SOUS
LE REGARD
DE DIEU

o] e | J F

Lettre aux Amis de I'Abbaye Sainte-Anne de Kergon
2025/2

s >



Un moine-artiste a déconvrir

LA BEAUTE,
CET HERITAGE PRECIEUX
DU MONACHISME BENEDICTIN

Le Frere Francois Mes (1892-1983)

L: AMOUR DE LA BEAUTE EST CERTAINEMENT une caractéristique des

bénédictins de toutes les époques. Ce trait de caractere se perpétue a travers
le temps jusqu’a nos jours, constituant un précieux héritage du monachisme
occidental 2 la suite de saint Benoit.

Dans son discours au College des Bernardins, le 12 septembre 2008, le pape
Benoit XVI expliquait avec finesse que Pattitude fondamentale des moines du
Moyen Age était la recherche de Dieu. Ce guaerere Denm impliquait de trouver
la voie, indiquée par sa Parole, et de la suivre. Pour Benoit, le monastére, qui
est une « école du service du Seigneur » (RB Prol. 45), est le lieu par excellence
de cette orientation prioritaire vers la parole, vers I’« ora », en particulier dans
Popus Det.

Cependant, il ne faudrait pas méconnaitre une deuxiéme composante,
désignée par le terme « labora ». Le travail, qui est une expression particuliere
de la ressemblance avec Dieu, rend ’homme participant a ’ceuvre créatrice
du Seigneur de I'univers. Les moines, dont Pobjectif était de chercher Dieu
« au milieu de la confusion de ces temps ol rien ne semblait résister », avaient
donc également une culture du travail manuel, qui est un élément constitutif
du monachisme : 'opus manuum. C'est ainsi que les moines sont devenus les
« agriculteurs de "Europe » et ont créé des ceuvres d’art qui ont traversé les
siecles et qui fascinent encore aujourd hui.

Cette culture monastique occidentale, fondée sur le désir de Dieu,
comprenait donc 'amour des lettres (en raison de la parole) et 'amour de la
beauté. Lensemble des activités des moines devait répondre A cet impératif de
beauté, 2 instar de leurs chants liturgiques. De cette maniére, ils ont su créer
une culture 2 la fois incarnée et résolument tournée vers les réalités ultimes :

« derriere le provisoire, ils cherchaient le définitif ».

20




Les monasteéres, des lieux de beauté

Selon la Régle de saint Benoit, le monastére est la « maison de Dicu »
(RB 53, 22). Les monasteres sont donc des lieux bénis par Dieu ot sa présence
se fait sentir. Ce sont autant d’espaces de beauté, bénis par la nature ou par
Phistoire, et souvent par les deux. La beauté du cadre naturel était un critere
déterminant dans le choix d’une implantation monastique. De la retraite du
jeunc Benoit de Nursie, qui choisit la solitude de la grotte de Subiaco pour y
chercher Dieu, naitra une révolution silencieuse : la fondation de communautés
qui, Eclairées par la sagesse de sa Régle, deviendront des oasis de paix, des
laboratoires de civilisation et des phares de spiritualité dans une époque
décadente, sur les cendres de 'Empire romain.

Toujours considérés comme des lieux de lumitre et d’harmonie, ot I'on
cultivait et transmettait les trésors culturels des temps anciens, les monasteres
avaient pour mission de tracer des chemins vers la vérité et la beauté. Avec des
moyens souvent modestes, les moines tentaient d’offrir une étincelle de beauté
a tous ceux qui venaient les visiter. Leur ambition était d’élever les ames vers la
contemplation des réalités invisibles.

Le monachisme bénédictin a vu naitre d’authentiques artistes qui désiraient
louer le Seigneur par leur art et embellir leur cadre de vie. Leur empreinte
est durable, car les artistes sont, d’une certaine maniére, les gardiens de la
beauté. Ils avaient la lourde responsabilité de la préserver et de la propager.
Les monasteres sont ainsi devenus des foyers de création artistique. Tous les
domaines de Part étaient concernés, des diverses disciplines des beaux-arts
(architecture, sculpture, peinture et gravure) 4 I’artisanat monastique.

DI SAN BENEDETTO

DEDICAZIONE DELLA BASILICA

- POSTE E
;\ o . 5 Y et i el A [E._\_I'E‘[A

Dédicace de la basilique Saint-Benoit & Norcia aprés sa reconstruction

3 OTTOBRE 2025

21




Didentité et la vocation d’une abbaye contemporaine ne consistent-elles
pas alors 4 relever le défi $ouvrir Phomme du XXI¢ siecle a la vérité de sa
destinée, de le fasciner par la beauté et de Pentrainer vers le bien véritable,
afin qu'il réalise pleinement sa vocation d’enfant de Dieu ? I s’agit 1a

dune tradition aussi ancienne que le monachisme et tout  fait typique des
cloitres.

La diaconie de la beauté : via pulchritudinis

Reconnue depuis toujours comme un chemin privilégié d’évangélisation, la
beauté permet d’accéder a Dieu le Créateur, qui est la Beauté supréme. C'est la
via pulchritudinis, lavoie de la beauté, une voie royale menant a I"Auteur meme
de la beauté et capable d’ouvrir le coeur et Pesprit a sa transcendance. Il s’agit a
la fois d’un parcours esthétique et d’un itinéraire de foi et d’approfondissement
théologique permettant d’approcher le mystere de Dieu. Telle est la diaconie
de la beauté, un service avéré qui vient heureusement compléter la diaconie de
la vérité. Lexpérience du beau invite a passer du visible i I'invisible, de I'action
3 la contemplation, et de la réalité présente 3 la cité future. La beauté évangélise,
car elle est signe de Dieu et promesse de vérité et de bonté.

Lorsque Sainte-Anne de Kergonan organisait un salon du livre chaque été,
Iun d’eux, en 2016, avait pour theme « La beauté ». Il a réuni de nombreux
artistes, en plus des écrivains, avec des conférences, des tables rondes,
des expositions et la présence
remarquée  de  lassociation
« Diaconie de la beauté ». Au
méme titre que 'émerveillement
devant le cosmos et la nature,
I’expression artistique permet de
percevoirlasplendeuretla majesté
divines, comme le rappelle le
Catéchisme de UEglise catholigue::
« Phomme exprime la vérité de
son rapport a Dieu créateur par la
beauté de ses ceuvres artistiques »

(CEC n. 2501).

[’intuition artistique invite a
porter un regard nouveau, élargy,
. 2 e sur la vie et le monde. Elle nous
G . convainc que la beauté éveille la
Saint Maur, lettrine d’un manuscrit du XTI siecle, Sublaco  joie au cceur de Phomme. Si elle

22



Freve Frangois Mes, La Madone avec des anges musiciens

est authentique, elle ouvre I"dme au désir profond de connaitre et ’aimer Dieu
et le prochain.

La référence 4 la beauté dans un contexte théologique a été une constante
du magistére de Benoit XVI, comme elle I’était déja dans les interventions du
cardinal Joseph Ratzinger. Il suffira de mentionner ici sa conférence magistrale
au Meeting de Rimini, en aoflit 2002, dont le théme était « La perception
des choses, la contemplation de la beauté ». En commentant le psaume 44°,
le théologien a réfléchi sur le rapport entre beauté et vérité. Dans le beau
transparait le vrai. « La beauté est certainement une forme supérieure de
connaissance car elle frappe ’lhomme avec toute la grandeur de la vérité. [...]
Admirer les grands tableaux de art chrétien nous conduit sur un chemin
intérieur ». Pour favoriser la rencontre de ’homme avec la beauté de la foi,
il ajoutait une exhortation : « La véritable apologie de la foi... se trouve dans
les saints et dans la beauté que la foi a engendrée... Pour que la foi grandisse
aujourd’hui, nous devons amener les personnes que nous cétoyons i rencontrer
les saints, a entrer en contact avec le Beau ».

23




Lart au service du mystere invisible

Lart cherche 2 exprimer la beauté. L'essence
méme de Part consiste 2 célébrer la beauté du
Créateur A travers ses ceuvres et l'expression
humaine qu’en proposentles artistes. Lorsqu'il
vise 4 illustrer les réalités de la foi, lart est,
par nature, une sorte d’appel au mystere car
Part sacré doit offrir une synthese sensible de
toutes les dimensions de la foi. Il invite a la
rencontre avec le mystére. Dans sa Lettre
anx artistes (4 avril 1999), le saint pape Jean-
Paul 11 concluait ainsi sa réflexion : « La
beauté est la clé du mystere et elle renvoie a la
transcendance... C’est pourquoi la beauté des
choses créées ne peut satisfaire, et clle suscite
cette secrete nostalgie de Dieu » (n. 16).

Fra Angelico, Crucifixion, détail, - ?unent ,la E)eaute 5 ,de fagon
irrésistible la présence et la vérité de Dieu.

couvent San Marco, vers 1442 o L
Benoit X VI disait: « L'art est comme une porte

ouverte vers l'infini, vers une beauté et une vérité qui dépassent le quotidien.
Une ceuvre d’art peut ouvrir les yeux de Iesprit et du coeur en nous élevant
vers le haut. Mais il existe des expressions artistiques qui sont de véritables
chemins vers Dieu, la Beauté supréme, et qui aident méme 2 croitre dans notre
relation avec Lui, dans la priere. Il s’agit des ceuvres qui naissent de la foi et qui
expriment la foi... » (Audience générale du 31 aotit 2011).

Le 3 octobre 1982, Jean-Paul II, qui avait une dme d’artiste, a béatifié le
bienheureux Giovanni da Fiesole, dit Fra Angelico. Le 18 février 1984, il I'a
proclamé patron universel des artistes aupres de Dieu, et spécialement des
peintres, indiquant en lui un modele de parfaite harmonie entre la foi et Part.
Cejour-l3, auteur de cetarticle se trouvait justement dans la basilique romaine
Santa Maria sopra Minerva, qui abrite la tombe de I’ Angelico, pour participer
3 Pévénement et 3 la messe du jubilé des artistes de I’ Année de la Rédemption.
1l en garde un souvenir inoubliable.

Lors de sa rencontre avec les artistes, le 21 novembre 2009 en la chapelle
Sixtine, Benoit XVI expliquait : « La voie de la beauté nous conduit 2 saisir le
Tout dans le fragment, 'Infini dans le fini, Dieu dans I’histoire de I'humanité ».
Dart véritable, qui porte & contempler un rayon de la beauté divine, devient
une expérience théologale. Il permet de « voir » P’invisible. Comme le silence,

il dit Dieu.




La beauté du Christ, prototype de la sainteté chrétienne

La contemplation de la beauté ouvre I'esprit au mystere de Dieu, comme
en témoigne le livre de la Sagesse. En effet, le beau trouve son archétype en
Dieu. La contemplation du Christ dans les mystéres de 'Incarnation et de la
Rédemption est la source d’inspiration a laquelle artiste chrétien puise pour
exprimer le mystere de Dieu et le mystere de ’homme sauvé dans le Christ.
La beauté dont Jésus, I'Artiste divin, nous parle dans PEvangile, irradie
notamment lors de la Transfiguration. L’art a souvent représenté cette beauté
singuliere du Christ, contemplée dans la lumiére resplendissante du Thabor et
qui peut captiver I'artiste croyant.

La coincidence entre vérité et beauté, qui - BAuL D WISQUE

L SACRE DU DIOC

se réalise dans le Logos, le Verbe fait chair, est
un théme récurrent dans I’art chrétien. On 1 :
sait combien le culte des saintes images a été Frere F_I‘&H(;OIS
contesté lors de la querelle iconoclaste, qui (1892 - 1985)

a colité la vie @ de nombreux martyrs. Cette

controverse a pris fin en 787 avec le deuxieme LATKE VARSTRART - MARHINS VALDGA « Micii, Rosst

concile de Nicée.

La divine beauté resplendit également dans
les saints, et surtout dans la beauté unique de
la Vierge Marie qui renvoie toujours i son
Fils. La splendeur des bienheureux du paradis
rayonne sur I'Eglise tout entitre, faisant du
Christ le prototype de la sainteté chrétienne,
car I’Esprit Saint fagonne I'Eglise 4 I'image du
Christ, modele de perfection. En définitive,
Part sacré est au service de la foi. Comme la foi
est joie, elle crée de la beauté.

C’est pourquoi nous souhaitons présenter maintenant le frére Francois
Mes (1892-1983), un moine artiste peintre du XX¢ siecle, bénédictin de notre
congrégation, qui s’est illustré par ses ceuvres religieuses d’une grande valeur et
dignes d’admiration. Il a su témoigner avec grice et bonheur de ce qu’il vivait.
Un beau livre collectif récemment publié et abondamment illustré permet de
mieux le connaitre... ou de le découvrir : Frére Francois Mes, un moine an
pincean d’or (éditions Petrus a Stella, 2025 : un volume de 272 pages, 24 € ;
diffusion Salvator ; on peut le commander franco de port i ’abbaye Saint-Paul
50 rue de I’école 62219 Wisques).

25

un 1“();]16 au pinceau d'()l'

DARRAS

Mes




Un frére qui « préche avec un pinceau d'or »

Dans les limites d’un article de ce bulletin, nous ne pourrons proposer quun
premier apercu de la vie et de I'ceuvre picturale multiforme du frére Frangois
Mes, bénédictin et artiste peintre qui puisait son inspiration dans la Bible et la
liturgie pour rayonner la paix monastique et la joie spirituelle autour de lui,

Jaap Mes est né le 15 mars 1892 2 Haarlem, capitale de la province de
Hollande-Septentrionale. Tl est issu d’une famille protestante néerlandaise. Des
sa jeunesse, il se passionne pour l'art chrétien primitif et manifeste un intérét
marqué pour les représentations religieuses. Il aime dessiner et devient éleve de
I"Ecole des arts et métiers de Haarlem. Il suit plus tard des cours a I'Académie
royale des beaux-arts d’Amsterdam. Il fréquente alors les musces, nombreux
dans son pays : on en compte plus de 600 ! Il s’exerce en copiant des ceuvres
au musée national.

Tl semble qu’il ait voyagé en Italie. On peut donc penser qu’il apu s'imprégner
des chefs-d’ceuvre de la peinture italienne et contempler a loisir ces images
célebres. Parmi les anciens, il admire beaucoup l'art de Fra Angelico, et le

Frére Francois Mes, L’Annonciation,
oratoire abbatial de Wisques

26




Freve Frangois Mes, La Crucifixion,
toile dans la sacristie de Saint-Paul de Wisques
« Le Christ agonise, accompagné et soutenu par les anges qui traversent 'obscurité »

27




précurseur Giotto le fascine par sa lumigre et ses perspectives. Parmi les artistes
modernes, il se sent davantage attiré par Cézanne et Van Gogh. Cependant, des
spécialistes reprocheront plus tard 2 son travail d’en étre trop dépendant.

C’est durant son service militaire de quatre ans, lors de la Premiére Guerre
mondiale, qu’il se convertit au catholicisme des 1914. En 1917, dans I'élan de sa
conversion, il entre comme frére convers  I’abbaye Saint-Paul d’Oosterhout,
aux Pays-Bas, lieu d’exil, depuis 1907, de I'abbaye frangaise Saint-Paul de
Wisques (Pas-de-Calais). Au moment de sa véture monastique, il devient
frére Frangois, sous le patronage de Frangois de Sales. 1l se révele tres vite
étre un artiste aux multiples talents : peintre, dessinateur, graveur, aquarelliste,
muraliste et vitrailliste.

Son abbé, dom Jean de Puniet, I’encourage en lui offrant 'opportunité de
se consacrer a la peinture, qui devient son obédience principale. En 1923, il
est envoyé a 'abbaye de Wisques, en vue d’y peindre 'oratoire. Il y restera
jusqu’a sa mort, le 17 octobre 1983. Dans son nouveau monastere, il décore
magnifiquement, a la maniére d’une année liturgique en images, la vaste chapelle
de 'Ilmmaculée, installée dans un ancien batiment agricole. Il mettra deux ans
a la peindre entierement. Il y réalise également
un chemin de croix, le premier d’une série qu’il
créera tout au long de sa vie. Celui-ci est en
céramique ; les suivants seront peints sur bois.
De nombreuses églises rurales de la région font
appel 4 lui pour leur ornementation.

Une intense activité entre les deux guerres

Parmi les influences qui ont marqué la
jeunesse de Frangois Mes, outre Giotto et
Fra Angelico, on peut citer Masaccio, dont
Pinfluence initiale sur I’Angelico s’est avérée
décisive, et Ghirlandaio.

A partir des années 1920, humble frere
participe 2 des expositions en France, en
Belgique et aux Pays-Bas. L'une d’elles a lieu
a I’abbaye Saint-Germain-des-Prés en 1925, et
L son abbé, dom Augustin Savaton, insiste pour

Une exposition est entierement dédiée quily ParUClPC Elles vont se multlpllm apres

au frére Frangois Mes 1935. A partir de 1931, il déploie une intense
au Musée Sandelin de Saint-Omer en 1970 activité artistique dans un atelier spacieux

28




Frére Francois Mes, La Péche miraculeuse

aménagé dans les combles et bien éclairé par une large verriere. C'est la qu’il
peint de nombreuses toiles et tableaux.

Dans Deffervescence artistique de I'entre-deux-guerres, ce moine se fait
connaitre et apprécier pour ses ceuvres dessinées ou gravées, les aquarelles et
les sépias, des lavis et des fusains, des eaux-fortes et quelques estampes. Elles
émerveillent un Maurice Denis quand il les découvre. Il crée des vitraux et
collabore surtout avec dom Paul Bellot, le moine-architecte surnommé « le
poéte de la brique », pour différents projets dont la construction d’un nouveau
batiment a I'abbaye Saint-Paul comprenant une aile du cloitre et le réfectoire.
Dom Bellot y a congu la chaire du lecteur, que le frére Frangois a peinte.

Par ailleurs, la remise en état des monastéres, dont les communautés avaient
été chassées de France a partir de 1901, a suscité un nouvel élan dans lart
religieux. Avec dom Savaton et dom Bellot, il participe a I’association d’art sacré
« La Nef », créée a Boulogne en 1935 par des artistes laics, mais qui disparaitra
une dizaine d’années plus tard. Cette aventure lui ouvre les portes d’une réelle
notoriété. La célébrité, qu’il a obtenue malgré lui, ne lui convient pas. Il se
recentre donc sur sa vie monastique, sans pour autant cesser sa production
artistique, qui est considérable.

29




Ayant vécu presque toute sa vie monastique a Wisques, reconnu comme
un riche foyer intellectuel et artistique, il s"inscrit dans la continuité de notre
longue tradition monastique. Il a ainsi acquis un savoir-faire qui permet a ses
ceuvres de s’exprimer pleinement. Selon ses freres, « il préche avec un pinceau
$or ». Son ceuvre est en effet une prédication, pour reprendre I'expression
utilisée jadis a propos de I’Angelico, dont les fresques semblaient parler
d’elles-mémes.

Quelques themes favoris du moine-artiste

Apres la Seconde Guerre mondiale, les commandes affluent, notamment des
Pays-Bas. Le frére Frangois revient alors travailler dans son pays d’origine pour
y réaliser des ceuvres parfois monumentales dans différentes églises paroissiales
ou chapelles. Sa capacité d’émerveillement intacte lui permet d’éblouir le regard
intérieur des fideles avec de grandes peintures murales dans les sanctuaires
quil décore, sans aucune ostentation néanmoins. Il ne cesse de perfectionner
sa technique et son extraordinaire créativité lui ouvre de nouveaux horizons.

Dés cette époque, les themes de I’Annonciation et du Couronnement de
la Vierge Marie occupent une place privilégiée dans son ceuvre prolifique
souvent peuplée d’anges musiciens, thuriféraires ou adorateurs. 1l illustre les
mysteres du Christ et de la Vierge. La Nativité et I’Epiphanie I'inspirent tout
particulierement, ainsi que la Passion et la Crucifixion. La vie des saints n’est
pas en reste, qu'il s’agisse des apdtres, des saints moines comme Antoine le
Grand et Benoit, ou de saints locaux tels que Bertin et Mommelin, Omer et
Lambert de Maastricht, Lidwine de Schiedam ou Benoit-Joseph Labre, I’ermite
pélerin d’ Amettes-en-Artois. Leurs visages rayonnent de la lumiére divine. Le
peintre, qui vivait en leur compagnie, mit ses dons au service de la cité céleste
afin de la rendre attrayante pour nous qui sommes encore en chemin.

Les critiques d’art le considerent bient6t comme un « primitif » dans la
lignée de Fra Angelico et des « maitres de la lumigre », tels que les peintres
flamands Jan van Eyck, Rogier van der Weyden et Bruegel I’Ancien. Bien qu’il
soit sensible a la maitrise des peintres florentins de la premiére Renaissance
italienne, il est plutdt considéré comme Ihéritier des peintres flamands et des
artistes baroques qui ont marqué I'dge d’or néerlandais, tels que Rubens et
Rembrandt.

On a observé qu’il recourt souvent a un langage symbolique pour évoquer
une dimension mystique. Il veut aussi nous faire accéder a toute la dimension
cosmique du mystére. Pour nous, moines, ce frere est avant tout I'héritier de
toute la tradition spirituelle et artistique de "Ordre bénédictin. Des spécialistes

30



tiennent ses gravures sur bois pour le sommet
de son art. Il exercait de bout en bout dans
son atelier, de la conception du dessin 2
Pceuvre gravée finale.

Une étincelante féerie de couleurs

Le moine-artiste adopte une approche
parfois fort originale pour aborder ses sujets.
Ses cahiers de croquis, remplis de dessins
préparatoires inachevés, offrent un apergu
de sa méthode et de I'ensemble de son
patient labeur. Il possede un sens aigu de la
composition lorsqu’il congoit un décor, et son
trait est épuré, Comme il a été formé i I'art du
vitrail, il possede un don exceptionnel pour les
couleurs, que tous lui reconnaissent. Il manie
avec souplesse les combinaisons chromatiques
et les demi-teintes, n’hésitant pas a utiliser un
rouge audacieux ou un bleu intense. Il pousse
trés loin la recherche chromatique de ses
teintes favorites, notamment avec son bleu
tres particulier, le bleu-absinthe.

b 3, ey

Sainte Jeanne d’Arec,
église Saint-Manrice de Leulinghen

Coloriste confirmé et convaincant, il aime jouer habilement sur les
contrastes. Dans ’harmonie de sa palette, il recherche avec subilité la richesse
et la variété des couleurs qu’il anime d’un rythme particulier jusque dans les
moindres détails. Il utilise de magnifiques effets de lumiere pour faire vibrer
la vie surnaturelle de ses personnages. Leur dynamique crée du mouvement.
Son enthousiasme naturel s’exprime 2 travers des couleurs chatoyantes et des
tonalités plutdt vives et ardentes.

On a parlé a juste titre d’une étincelante féerie de couleurs, de sorte que des
éclats d’une beauté ravissante illuminent ses toiles. Le choix fréquent de teintes
bleues et orangées, toujours nuancées et disposées selon une savante géométrie
dont il a le secret, rend ses créations aisément reconnaissables. Tout cela lui
confere un style unique et lui permet de créer des ceuvres de belle qualité, dans
lesquelles les formes sont tout aussi importantes que les coloris, car il s’attache
a la réalité. Enfin, on remarque son talent de portraitiste qui consiste i révéler
la présence de la grice sur un visage. Le paysagiste, lui, semble s’inspirer des

cintres flamands, et ’équilibre de ses ceuvres impressionne le spectateur.
P q p P

31




Le travail de ce « moine aux divines
couleurs », comme on le surnommait,
révele des dispositions qui rappellent celles
de Frangois de Sales, son patron céleste :
la douceur, la sagesse et I'équilibre. Cette
« musique des couleurs » transmet la joie
dans un climat de délicate sérénité. Le
virtuose frere Frangois ne laisse aucune place
a la monotonie. Il possede un art du décor
étonnant, voire ¢Eblouissant. 1l compose
également des dessins d’une surprenante
diversité. Comme le dit son abbé au terme
de sa longue vie monastique : « La féerie des
couleurs traduisait la conviction profonde
qui Phabitait » (dom Jean Gaillard dans

I’homélie de ses obseques).

Adoration des bergers, chaive de I'église
Notre-Dame de Quercamps, 1953 Une certaine parenté avec Fra Angelico

Meéme si l'influence des courants artistiques novateurs du début du XX¢ sizcle
est évidente dans la construction de son esthétique personnelle, il est désor-
mais légitime de souligner la parenté intérieure qui unit le frere Francois a
Fra Angelico, dont les créations sont « lumizre de ’dme ». Pour ce dernier, la
peinture était 'instrument idéal pour illustrer des scénes de I"Evangile, pour
rendre les mystéres de lafoi accessibles 2 tous et mettre en images des épisodes
de la vie de Jésus, de Marie et des saints. A I'instar du bienheureux dominicain
du XV siecle, on peut reconnaitre chez le bénédictin du XX¢ siecle le méme
objectif, ainsi que la force prophétique de I’art, mise en relief notamment parle
caractere céleste des figures représentées.

On a dit du frere précheur florentin : « En lui, la foi est devenue culture et
la culture est devenue foi vécue ». Ce prophete de I'image sacrée, pour qui I'art
s P > pourq
est priere, impregne en effet tout ce qu’il réalise d’une présence apaisante. I
fait naitre ’émotion i partir des couleurs et des formes, avec un respect infini

: P _ esp ‘
pour le récit évangélique. On peut en dire autant du frére Francois parvenu a
I'apogée de son art.

Acing siecles de distance, on observe une certaine ressemblance de styleentre
les deux artistes. Chez 'un comme chez Pautre, la présence d’anges, témoins
privilégiés de la gloire de Dieu, évoque I'allégresse du paradis. Les anges du frére
Francois s’apparentent d’ailleurs beaucoup i ceux de Fra An elico, vétus de

¢ P p &

32




longues tuniques monochromes. Le climat
général est propice a la contemplation.
L’atmosphere de joie, de douceur et de paix
lumineuse, si caractéristique des ceuvres
du dominicain, enveloppe également les
peintures du moine, dont la généreuse
fidélité a I'idéal monastique est manifeste.
Elle invite au silence, au recueillement, a
P'intériorité et a 'oraison.

On n’est donc pas étonné d’apprendre
qu'au sortir d’une exposition du frére
Frangois a la célebre galerie Zak de Paris en
1936, un ]ournahste qui venait d’admirer
ses ceuvres ait pu écrire : « Paris vient de
découvrir le Fra Angelico du XX siecle » !

Le secret d’un artiste heureux

La dimension spirituelle est essentiel'le I Enfant Jésus, déeail dw Recouvrement
pour comprendre I'ceuvre du frére Frangots. " autemple, La Haye
C’est un artiste heureux et épanoui qui parle
le langage de la beauté et qui vit pour la faire découvrir aux autres. Son secret
réside en effet dans 'unité de sa vie et dans sa fidélité a son humble vocation
au sein du monastere. Sa foi profonde, vive et joyeuse est un message puissant
d’humilité 2 Iattention des artistes. Cette humilité transparait dans toutes ses
ceuvres, car il reste avant tout un moine.

Il convient de souligner I'harmonie exemplaire entre ses ceuvres et sa
personnalité tout au long de son existence, dans le droit fil de saint Benoit,
homme de la louange. Moine observant, assidu au cheeur et méditant la Parole
de Dieu, 1l cherche a transmettre I’ Evangﬂe a travers sa peinture. Saisi par une
Présence, ce vrai contemplatif communique la joie du salut dans le Christ
et souhaite la partager avec ses fréres. Il aspire a toucher aussi tous ceux qui
verront ses ceuvres. 1] laisse a ses toiles un certain inachevement, qui témoigne
de sa nostalgie de I'infini et des réalités qui dépassent le monde terrestre et
visible. Cela confere une 4me i ses ceuvres et leur ajoute un souffle spirituel.
Elles en deviennent autant d’invitations visuelles rayonnantes a accueillir la
grace divine, comme une porte ouverte sur le Ciel.

Nourri d’abord par la liturgie monastique, puis par les grands maitres
de la peinture occidentale et par I'art profondément théologique des icones

33




Saint Joseph et 'Enfant [ésus, image

byzantines, le fréere Francois cherche a
exprimer une réalité spirituelle vivante,
celle de I'au-dela. 1 fait chanter la création
pour célébrer la gloire de Dicu. Son atelier
est comme le prolongement de sa cellule de
moine, un licu de priere et de silence ou il
exerce son art et fait 'offrande a Dieu de
belles images des mystéres chrétiens. Il peint
autant avec le cceur qu’avec le pinceau.

Celui qui se rend au couvent San Marco
de Florence et visite les quarante-quatre
cellules des religieux peintes a la fresque
par Fra Angelico comprendra parfaitement
ce que nous voulons dire : & travers son
pinceau, il est un chercheur de Dieu et un
prédicateur de sa divine majesté.

Sans renier son attachement aux Pays-Bas,
le frére Francois vécut heureux en France,
car c’est |3 que I’avait envoyé I'obéissance
religieuse. Il conserva toutefois une maitrise
imparfaite de la langue francaise. On cite

notamment cette phrase qu’il pronongait lorsqu’il se retirait pour travailler
dans son atelier : « Je vais faire peinture » !

Saint Joseph
et 'Enfant Jésus, gravure

Un témoignage spirituel pour notre temps

D’aprés tous les témoignages, le frére Frangois était
un homme discret, apprécié pour sa gentillesse et sa
charité fraternelle. Grace a ses relations cordiales avec
les milieux artistiques, il illustre également I’émulation
réciproque qui s’est développée entre les representants
du renouveau artistique apparu dans les monastéres au
retour d’exil et ceuxd’une renaissance del’artsacré ayant
émergé en dehors des cloitres 2 la méme période, dans le
but d’introduire ’art contemporain dans la liturgie. Un
contexte favorable a permis a ces deux phénomenes de
se conjuguer, se stimulant mutuellement, en particulier
dans les domaines du mobilier liturgique, de 'orfevrerie
sacrée et de la paramentique.

34




Le frére Francois Mes dans son atelier

Le moine-artiste était conscient du pouvoir prodigieux de I'image. Pour
lui, rien n’est négligeable lorsqu’il s’agit de réaliser une toile ou une gravure
d’une beauté susceptible d’élever 'dme. Son art suggeére la dévotion et invite 2
la conversion, car 1l est I'expression aboutie de sa vie fervente de bon religieux.
Chaque image sortie de son pinceau porte en effet un message spirituel :
elle nous parle de Dieu et invite 2 tourner le regard vers le paradis, 4 entrer
en communion avec le Ciel. Plusieurs de ses ceuvres sont de merveilleuses
catécheses.

On peut affirmer qu’il est devenu, Dieu aidant, un artiste témoin et serviteur
de I'espérance pour notre temps. Son ceuvre s’adresse non seulement aux
baptisés, « enfants de la grice », mais aussi a ceux qui n’ont aucune foi. Elle
apparait ainsi plus actuelle que jamais. Le monde d’aujourd’hui risque en effet
de perdre le sens de la beauté, le goGt de la vie, I'éclat de I’existence. Or, c’est
précisément de cela dont il aurait le plus grand besoin !

Monachisme et culture

Pour conclure, nous aurions aimé aborder le theéme « Monachisme et
culture » pour rappeler que les communautés monastiques ont joué un rdle
unique dans la promotion d’une véritable culture chrétienne et qu’elles peuvent
encore le faire, grice a leur histoire millénaire et 2 la simplicité de leur charisme.
Nous nous contenterons de revenir a Benoit XVI pour citer une catéchese dans
laquelle 1l invitait & développer et & transmettre « tout le trésor de la culture

35




chrétienne née de la foi, née du cceur qui a rencontré le Christ, le Fils de Dieu.
De ce contact du cceur avee la Vérité qui est Amour nait la culture, toute la
grande culture chrétienne. Si la foi reste vivante, cet héritage culturel aussi ne
devient pas une chose morte, mais reste vivant et présent. Les icones parlent
encore aujourd’hui au cceur des croyants ; elles ne sont pas des choses du
passé. Les cathédrales ne sont pas de simples monuments médiévaux, mais des
maisons de vie, ol nous nous sentons chez nous : nous y rencontrons Dieu... »
(Audience générale du 21 mai 2008).

Alors que les nations paraissent ignorer I"annonce par I'Eglise de la vérité du
Christ, les artistes chrétiens ont assurément un message lumineux 2 transmettre
a notre époque enténébrée. En participant 2 la mise en ceuvre d’une spiritualité
de la beauté, ils peuvent guider les pelerins de ce monde et de I'histoire sur les
chemins de nouvelles « épiphanies de la beauté », 3 la recherche de la beauté
infinie de Dieu.

Le 1% novembre 2025, solennité de tous les saints.

fr. Francesco

Un ange musicien, gravure sur bois

36



	BRW78465CA2CE19_003969.pdf
	Article Kergonan.pdf

